
A trajetória de Moisés como herói: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

The trajectory of Moses as a hero: a reading in light of Joseph Campbell’s 
monomyth.

André Jorge Catalan Casagrande1

       https://orcid.org/0000-0002-5705-0792

Resumo: O artigo tem como objetivo analisar a trajetória de Moisés sob a perspectiva 
da jornada do herói, compreendendo-a não apenas como narrativa histórica, mas como 
representação simbólica do processo de amadurecimento espiritual. A pesquisa adota 
como metodologia a análise literária aplicada ao texto bíblico. A estrutura do estudo 
baseia-se na teoria de Joseph Campbell, especialmente no conceito do monomito, 
que descreve o ciclo universal da jornada do herói em suas fases de partida, iniciação, 
retorno e morte. Os resultados evidenciam que a vida de Moisés refl ete as fases do 
ciclo heroico — chamado, iniciação, retorno e morte —, revelando nele um herói que 
amadurece espiritualmente ao enfrentar crises, provações e limites pessoais. Conclui-
se que sua jornada, marcada tanto por êxitos quanto por falhas, constitui-se um 
paradigma universal da caminhada humana rumo à maturidade espiritual, tornando-
se espelho de nossa própria experiência existencial.

Palavras-chave: Moisés. Jornada do herói. Maturidade espiritual.

Abstract: The article aims to analyze Moses’ trajectory from the perspective of the 
hero’s journey, understanding it not only as a historical narrative, but as a symbolic 
representation of the process of spiritual maturation. The research adopts literary 
analysis applied to the biblical text as its methodology. The structure of the study is 
based on Joseph Campbell’s theory, especially the concept of the monomyth, which 
describes the universal cycle of the hero’s journey in its phases of departure, initiation, 
return, and death. The results show that Moses’ life refl ects the phases of the heroic 
cycle—calling, initiation, return, and death—revealing him as a hero who matures 
spiritually by facing crises, trials, and personal limits. It is concluded that his journey, 
marked by both successes and failures, constitutes a universal paradigm of the human 
journey toward spiritual maturity, becoming a mirror of our own existential experience.

Keywords: Moses. Hero’s journey. Spiritual maturity. 

1  Doutor em Letras e mestre em Ciências da Religião pela Universidade Presbiteriana Mackenzie. 
Professor Colaborador do PPG em Teologia da Faculdade Teológica Sul Americana (FTSA). E-mail: andre.
casagrande@ftsa.edu.br.

       

DOI: 10.59771/teocon.2026v2.e026002

1ISSN 3085-895X                                                 Revista Teologia Contextual - Londrina, v.2, e-026002, 2026



2

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

Introdução

 Nosso intuito neste artigo é analisar literariamente a Bíblia, por meio da aplicação 
da jornada do herói à um personagem bíblico. Quando fazemos isso, nosso olhar se 
volta para a estrutura do enredo, o desenvolvimento do personagem, os símbolos, 
arquétipos e etapas da narrativa bíblica. Assim, a trajetória do personagem é entendida 
não apenas como história factual, mas como uma trama que transmite sentido universal 
(exílio, provação, transformação, retorno). Diferentemente da exegese histórica ou 
da teologia bíblica, que buscam o contexto original ou a mensagem de fé, a análise 
literária enfatiza a forma como a história é narrada. Além disso, ao perceber padrões 
narrativos universais (como o ciclo do herói), podemos destacar como a Bíblia dialoga 
com a experiência humana mais ampla, mas também como reinterpreta esses padrões 
à luz da fé.

 Existem inúmeros personagens bíblicos sobre os quais poderíamos tratar 
neste artigo, tais como, por exemplo: Abraão que recebe o chamado de Deus para 
deixar sua terra (Gn 12), passa por incertezas, provações e, ao fi nal, torna-se o “pai 
de uma grande nação”; Davi, um jovem pastor chamado a enfrentar Golias, passa por 
perseguições, mas, ao fi nal, assume o trono como rei escolhido por Deus; Jonas que 
recebe o chamado para pregar em Nínive, foge (recusa ao chamado), entra em crise 
no ventre do peixe (provação) e, transformado, cumpre sua missão; ou ainda, Jesus 
Cristo, cujo ministério pode ser lido como a jornada por excelência: ele é chamado, 
enfrenta tentações, realiza sinais, ensina, sofre a paixão e morte (a provação suprema) 
e ressurge vitorioso, trazendo libertação espiritual à humanidade.

 Analisaremos, neste artigo, Moisés na condição de personagem literária. A 
escolha de Moisés é motivada pelo fato de ele ter sido não apenas um líder político e 
legislador, mas também um guia espiritual, capaz de conduzir seu povo da escravidão 
à liberdade, do caos à ordem, da infantilidade espiritual à maturidade da fé. Assim, ele 
se torna paradigma não apenas de libertador, mas de mestre espiritual. Em Moisés, 
encontramos a fi gura de um herói que, antes de conduzir uma nação à terra prometida, 
precisou ele mesmo ser conduzido por Deus a uma profunda transformação interior. 

Portanto, analisar Moisés sob a ótica da jornada do herói nos permite perceber 
nele um espelho de nossa própria jornada espiritual. O mito do herói é sempre, em 
última instância, um refl exo da viagem interior do ser humano. Nesse sentido, ao 
acompanharmos a narrativa mosaica, aprendemos a enxergar nossas próprias lutas, 
provações e desafi os de fé, e vislumbramos o caminho da maturidade espiritual.  

A jornada do herói

Joseph Campbell, no clássico O herói de mil faces, de 1949, traça a unidade 
nuclear da jornada do herói. Um ciclo padronizado que se reproduz na história dos 
heróis de todas as culturas: “Seja o herói ridículo ou sublime, grego ou bárbaro, gentio 



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 3

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

ou judeu, sua jornada sofre poucas variações no plano essencial” (Campbell, 1997. p. 
20-21). A jornada do herói representa a nossa própria jornada pessoal. Somos seres 
inacabados. Não nascemos prontos. Construimos nossa história e nossa humanidade 
dia a dia. Para tanto, precisamos de arquétipos a fi m de neles nos espelharmos, bem 
como para encontrar respostas aos nossos próprios anseios e desafi os. As histórias 
a respeito dos heróis servem, portanto, para nos confrontar e nos conduzir rumo à 
maturidade espiritual.

Paulo Brabo, em crônica intitulada Joseph Campbell e o monomito, afi rma o 
seguinte sobre a jornada do herói:

Devidamente iluminado por Carl Jung, o antropólogo Joseph Campbell 
enxergou um dia o que tinha passado despercebido por incontáveis 
gerações de seres humanos: que todos os mitos e todas as lendas e 
todos os épicos e todas as narrativas sagradas de todas as culturas 
da humanidade contam essencialmente uma mesma história. Intuiu, 
maravilhado, que todas as narrativas com peso universal, de Adão a 
Homer Simpson, passando por Dom Quixote, o Homem-Aranha, 
Abraão, Dante, Darth Vader, Buda, Frodo, Jesus, Gandhi, Osíris, Harry 
Potter, João Grilo, Enéas, Hamlet e os formidáveis protagonistas de 
Gladiador e O Sexto Sentido, descrevem incessantemente a mesma 
trajetória primordial do mesmo herói primordial – fi gura que esconde-
se por trás de diferentes máscaras mas aponta na eternidade para uma 
mesma verdade espiritual: a nossa (Brabo, 2009, p. 243). 

A jornada é dividida, basicamente, em três momentos: 1) A partida; 2) A 
iniciação; 3) O retorno. Estes três períodos, por sua vez, são subdivididos em outros 
vários subtópicos que integram o caminho para a formação do herói. Nas palavras de 
Campbell:

Como vamos ver, dentro em breve, quer se apresente nos termos das 
vastas imagens quase abismais, do Oriente, nas vigorosas narrativas 
dos gregos ou nas lendas majestosas da Bíblia, a aventura do herói 
costuma seguir o mesmo padrão: 1) um afastamento do mundo, 2) uma 
penetração em alguma fonte de poder e 3) um retorno que enriquece a 
vida (Campbell, 1997, p. 20-21).

Seguindo o pensamento de Campbell, a jornada do herói apresenta, com 
pouquíssimas variações, sempre a mesma trajetória (por isso é denominada de 
monomito, ou seja, mito único): 1) um chamado à aventura, que o herói pode aceitar ou 
declinar; 2) um trajeto de provas, nas quais o herói pode ser bem-sucedido ou falhar; 3) 
a conquista do objetivo ou obtenção do “elixir”, momento que com frequência resulta 
numa importante auto-descoberta; 4) trajeto de volta ao mundo da experiência comum, 
percurso no qual novamente o herói pode ser bem-sucedido ou falhar; 5) aplicação do 
elixir, no qual aquilo que o herói conquistou pode ser usado para melhorar o mundo.



4

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

No entendimento de Maria Celina Cabrera Nasser, 

a jornada do herói representa a nossa jornada pessoal, e, quando 
lemos ou assistimos a um fi lme ou peça de teatro que relata a história 
de alguém, herói ou não, procuramos encontrar nela respostas para os 
nossos próprios desafi os e problemas [...] Aprendemos com os heróis, 
pois identifi camo-nos com eles na busca de nossa própria identidade 
(Nasser, 2006, p. 51).

Além disso, na perspectiva de Nasser, a jornada do herói nos auxilia a nos 
situarmos no mundo, conduzindo-nos às respostas para as nossas perguntas existenciais 
mais profundas: “Quem somos? De onde viemos? Por que estamos aqui? Qual o 
sentido, isto é, signifi cado e direção de nossas vidas? Estamos sozinhos no universo? 
Essas perguntas existem desde que o ser humano iniciou seu processo de busca de 
identidade” (Nasser, 2006, p. 41). No processo de construção de nossa identidade, a 
jornada do herói é nossa aliada, pois “a construção do humano se assemelha à jornada 
do herói” (Nasser, 2006, p. 42).

Campbell estabelece ainda uma tipologia dos heróis. Segundo ele, os heróis 
podem ser classifi cados em cinco categorias. A primeira delas é o herói guerreiro, muito 
comum nas histórias infantis. A segunda categoria é a do herói como amante, no qual o 
herói carece de sair vitorioso nas batalhas para conquistar a mulher amada. A terceira 
apresenta o herói como imperador ou tirano. Na quarta proposição encontra-se o herói 
como redentor do mundo (a que mais nos interessa neste artigo). Por fi m, o herói como 
santo, que renuncia ao mundo por pertencer a um plano superior

Nasser oferece como exemplo de “herói redentor do mundo” a fi gura de Jesus 
Cristo. Em suas palavras: “Ou o (herói) retorna como emissário dos deuses ou com a 
ideia de que ele e Deus constituem um só ser. Um exemplo de herói redentor pode ser 
encontrado em Jesus Cristo, que morreu na cruz para salvar o mundo e que, com Deus 
Pai e o Espírito Santo, forma uma unidade” (Nasser, 2006, p. 62).

Moisés também pode ser classifi cado como redentor do mundo, tanto por ser 
emissário de Javé quanto por auxiliar seu próprio povo, os hebreus, a libertarem-se da 
escravidão do Egito, segundo as narrativas apresentadas pelo livro do Êxodo. Feitas 
as devidas considerações iniciais, passaremos à identifi cação das etapas da jornada do 
herói em Moisés.

A partida

Além do fato de ter sido resgatado pela fi lha do Faraó das águas do Nilo, 
com apenas três meses, pouco sabemos sobre a infância do nosso herói. Ao analisar 
literariamente o livro do Êxodo, Jan P. Fokkelman, hebraísta holandês, afi rma que “a 
criança hebreia, resgatada no Nilo, amadurece rapidamente (o narrador virtualmente 
salta a juventude de Moisés, 2.11-15) e encontra uma esposa em Midiã após escapar do 
Egito” (Fokkelman, 1997, p. 73).



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 5

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

É justamente quando estava apascentando o rebanho de seu sogro, Jetro, que 
ocorre o episódio epifânico da sarça ardente, o qual marca a partida de Moisés rumo 
à sua jornada como herói bíblico. Até esse momento, sua vida transcorria de forma 
simples e estável: vivia no deserto de Midiã, integrado à família de Jetro, seu sogro, 
e apascentava o rebanho, longe das pressões políticas do Egito e da lembrança da 
morte do egípcio que o fi zera fugir. Trata-se de um cenário de estabilidade, no qual 
o herói parece ter encontrado um refúgio. No entanto, como bem observa Campbell, 
nenhum herói permanece para sempre nesse estado; o chamado à aventura rompe a 
normalidade e impele o personagem a uma missão maior.

É exatamente nesse ponto da narrativa que acontece aquilo que Campbell 
denomina “o chamado à aventura”. O intuito da divindade ao se revelar a Moisés é 
convocá-lo para liderar a libertação do povo hebreu das mãos do Faraó. A narrativa 
bíblica diz o seguinte: “Disse ainda o Senhor: Certamente vi a afl ição do meu povo, 
que está no Egito, e ouvi seu clamor por causa de seus exatores [...] Vem, agora, e eu te 
enviarei a Faraó, para que tires o meu povo, os fi lhos de Israel, do Egito” (Êx 3:7-10).

A reação de “recusa ao chamado”, em Moisés, é bastante evidente. Sua resposta 
ao chamado é a seguinte: “Quem sou eu para ir a Faraó e tirar do Egito os fi lhos de 
Israel?” (Êx 3:11). Diante da insistência e dos argumentos utilizados pela divindade, 
Moisés responde: “Mas eis que não crerão, nem acudirão à minha voz, pois dirão: O 
Senhor não te apareceu” (Êx 4:1).

Nesse exato momento ocorre “o auxílio sobrenatural”. Moisés recebe de Javé 
poderes especiais ou sobrenaturais para derrotar o Faraó. Seu bordão se transforma 
em serpente, uma espécie de amuleto por meio do qual sinais eram realizados. Ainda 
assim, Moisés continua reticente: “Ah! Senhor! Eu nunca fui eloquente, nem outrora, 
nem depois que falaste a teu servo; pois sou pesado de boca e pesado de língua [...] 
Ah! Senhor! Envia aquele que hás de enviar, menos a mim” (Êx 4:10-13). Frente às 
evasivas de Moisés, a divindade é incisiva, não permitindo mais escolhas: seu irmão 
Arão, fl uente no falar, o auxiliaria em sua missão.

A etapa do “ventre da baleia” ou “imagem mundial do útero”, embora não seja 
absolutamente clara no caso do herói em análise, parece, contudo, coincidir com o 
momento em que Arão é enviado por Javé a se encontrar com Moisés no deserto: “Disse o 
Senhor a Arão: Vai ao deserto para te encontrares com Moisés. Ele foi e, encontrando-o 
no monte de Deus, o beijou” (Êx 4:27). O monte de Deus é uma referência ao monte 
Sinai. Possivelmente, Moisés lá estivesse com a fi nalidade de meditar sobre a missão 
para a qual fora incumbido. Ou, talvez, tenha ido para lá à procura de sintonia com a 
divindade, a fi m de angariar forças para o cumprimento de sua missão.

Na jornada protagonizada por Jesus, “o ventre da baleia” equivale aos quarenta 
dias por ele passados no deserto, quando fora tentado por Satanás, momento em que 
também reuniu forças para o início de seu ministério. O Getsêmani também pode 



6

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

ser entendido como outro momento de preparação para suportar tudo aquilo que o 
aguardava, principalmente a cruz.

A iniciação

 A iniciação de Moisés no caminho do herói ocorre quando ele enfrenta 
diretamente o poder do Faraó e, a partir desse momento, passa a experimentar tanto a 
oposição quanto o auxílio sobrenatural. Essa etapa representa um divisor de águas na 
narrativa: o herói já não é apenas o fugitivo de Midiã que encontrou a sarça ardente, 
mas agora se torna o porta-voz de Javé diante do governante mais poderoso do mundo 
antigo. O chamado divino o conduziu até o Egito, mas é no confronto com o Faraó que 
sua vocação começa a se consolidar em missão.

 A primeira prova de Moisés é justamente apresentar-se diante do rei e exigir a 
libertação imediata do povo hebreu. Como era de se esperar, o Faraó fez pouco caso do 
aviso de Moisés e, ainda por cima, dobrou a carga de trabalho dos escravos hebreus, 
tornando a vida deles ainda mais amarga (Êx 5:6-9). Nesse momento, o herói enfrenta 
não apenas a resistência do inimigo, mas também a frustração de seu próprio povo, 
que passa a duvidar de sua liderança. Essa ambivalência é típica da jornada heroica: 
antes da vitória, o herói é provado pelo fracasso aparente.

 Em seguida, o bordão de Moisés assume papel central como instrumento de 
poder e de legitimidade. Ele o lança no chão diante do Faraó, e este se transforma em 
uma serpente. Os sábios e encantadores do Egito replicam o feito com seus bordões, 
mas a serpente de Moisés devora todas as demais (Êx 7:12). Aqui se revela a dinâmica 
simbólica descrita por Nasser, amparada em Campbell, segundo a qual, no estágio do 
“auxílio sobrenatural”, o amuleto ou objeto sagrado desempenha função fundamental 
para a vitória do herói (Nasser, 2006, p. 56).

 Na sequência, o bordão continua sendo relevante no contexto da narrativa. 
A primeira praga lançada contra os egípcios, a das águas que se tornaram sangue, é 
originada pelo bordão. Com o cajado, Moisés “feriu as águas que estavam no rio, à vista 
do Faraó e de seus ofi ciais; e toda a água do rio se tornou em sangue” (Êx 7:20). A segunda 
praga — a das rãs — também foi originada pelo bordão, que novamente feriu a água dos 
rios e fez subir uma multidão de rãs sobre a terra do Egito. Depois, Moisés feriu o pó 
da terra com o bordão, e a terceira praga se espalhou: piolhos sobrevieram sobre toda a 
população egípcia. Um pouco à frente, na narrativa, Moisés divide o mar Vermelho ao 
meio com seu bordão, permitindo que o povo hebreu passasse em terra seca.

 Segundo Nasser, “Joseph Campbell apresenta, em seguida, algumas etapas que, 
por vezes, não aparecem em todas as jornadas” (Nasser, 2006, p. 57). Isso ocorre com “o 
encontro com a deusa”, “a mulher como tentação” e “a sintonia com o pai”, por exemplo.

 A “apoteose”, momento em que o herói consegue cumprir sua missão, é bem 



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 7

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

especifi cada na história de Moisés. Nosso herói a atinge quando, enfi m, liberta o povo 
hebreu do Egito e eles passam, então, a peregrinar pelo deserto rumo à terra prometida 
por Javé.

O retorno

Campbell, ao propor um breve resumo da jornada do herói, diz o seguinte sobre 
a etapa do retorno:

O trabalho fi nal é o do retorno. Se as forças abençoaram o herói, ele 
agora retorna sob sua proteção (emissário); se não for esse o caso, ele 
empreende uma fuga e é perseguido (fuga de transformação, fuga de 
obstáculos) (Campbell, 1997, p. 137).

Após os feitos em favor do povo e a consequente libertação do Egito, os 
hebreus passam a confi ar em Moisés (Êx 14:31). Ele ocupa, então, a função de líder e, 
principalmente, de mediador entre o povo e a divindade. Moisés, agora, é o emissário 
de Javé. Retorna sob sua proteção e como seu representante no meio do povo. Tanto 
é assim que ele foi o único — entre os hebreus — a subir ao cimo do monte Sinai (ante 
a presença da manifestação epifânica da divindade), a fi m de receber as tábuas da lei. 
Ao descer, seu rosto resplandecia como o sol, sendo necessário usar um véu para não 
ofender a visão de seus compatriotas.

A fase do retorno, segundo Campbell, é o momento em que o herói retorna ao 
mundo comum, trazendo consigo o dom, o conhecimento ou a bênção conquistada na 
aventura. Em Moisés, o retorno se expressa em sua função de mediador entre Deus e o 
povo. Ele não apenas libertou Israel do Egito, mas agora deve conduzi-lo a viver como 
povo da aliança. O retorno de Moisés é, portanto, mais coletivo do que individual: ele 
retorna não para si, mas para guiar e ensinar.

Nesse processo, Moisés enfrenta novos desafi os. O povo, embora liberto, ainda 
demonstra imaturidade, rebeldia e nostalgia do passado. O bezerro de ouro, esculpido 
enquanto Moisés estava no Sinai, simboliza essa difi culdade de romper com os ídolos. 
Mais uma vez, o herói precisa interceder, implorando a Deus que não destrua sua 
nação. Esse ato o confi rma como verdadeiro líder espiritual: ele se coloca entre a ira 
divina e a fragilidade humana, oferecendo-se até mesmo para ser riscado do livro da 
vida em favor do povo (Êx 32:32).

Após o retorno, o herói passa a ser “senhor de dois mundos”. Como exemplo 
dessa etapa, do tornar-se “senhor dos dois mundos”, Campbell cita a transfi guração 
de Jesus: quando Cristo se reuniu com Moisés e Elias, os três conversavam como que 
transfi gurados diante dos discípulos, e uma nuvem luminosa os envolvia. Sobre isso, 
afi rma Campbell:

Eis todo o mito num momento: Jesus, o guia, o caminho, a visão e o 
companheiro do retorno. Os discípulos são os iniciados, ainda não 



8

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

dominam o mistério, mas são introduzidos na experiência total do 
paradoxo dos dois mundos em um (Campbell, 1997, p. 130).

A cena em apreço é muito similar àquela citada anteriormente sobre o encontro 
entre Moisés e a divindade, no monte Sinai, para receber as tábuas da lei. Naquele 
momento, dois mundos se tocam. É o povo, em vez dos discípulos de Cristo, quem 
não domina o mistério e, igualmente, é introduzido nessa experiência mística e mítica 
por meio da vivência do herói. Moisés transita entre a dimensão divina e a humana, 
subindo ao monte para ouvir a voz de Javé e descendo para transmitir ao povo as 
instruções. Esse duplo movimento faz dele fi gura tipológica de Cristo, o mediador por 
excelência, de acordo com os textos sagrados dos cristãos.

 A cena em apreço é muito similar àquela citada anteriormente sobre o encontro 
entre Moisés e a divindade, no monte Sinai, para receber as tábuas da lei. Naquele 
momento, dois mundos se tocam. É o povo, em vez dos discípulos de Cristo, quem 
não domina o mistério e, igualmente, é introduzido nessa experiência mística e mítica 
por meio da vivência do herói. Moisés transita entre a dimensão divina e a humana, 
subindo ao monte para ouvir a voz de Javé e descendo para transmitir ao povo as 
instruções. Esse duplo movimento faz dele fi gura tipológica de Cristo, o mediador por 
excelência, de acordo com os textos sagrados dos cristãos.

 Ao chegar neste ponto, o herói alcança o último degrau das etapas propostas 
por Campbell, que é a “autonomia para viver”. Sem dúvida, diferentemente daquele 
primeiro Moisés, acanhado e falho no falar — que se recusa a aceitar a missão —, o 
que se tem agora é um homem fortalecido e, portanto, apto para liderar um povo que 
caminhará por aproximadamente quarenta anos pelo deserto (segundo os registros do 
Antigo Testamento).

A morte do herói

 Campbell observa que nem todas as narrativas sobre heróis possuem um fi nal 
feliz. Sobre isso, o autor norte-americano afi rma:

É sempre alguma pequena falha, algum sintoma, leve mas crítico, da 
fragilidade humana, a causa da impossibilidade de um relacionamento 
franco entre os dois mundos; dessa maneira, quase somos tentados 
a acreditar que, se o pequeno acidente perturbador pudesse ter sido 
evitado, tudo correria bem (Campbell, 1997, p. 120).

 A história de Moisés tinha tudo para ter um fi nal feliz. Ele poderia ter entrado 
com o povo na terra prometida como seu líder, na condição de um verdadeiro “herói”. 
No entanto, não é isso o que acontece. Por causa de uma “pequena falha”, Moisés 
chegou às fronteiras da terra de Canaã, mas morreu no Monte Nebo antes de atravessar 
o Jordão (Dt 34:1–5).



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 9

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

O episódio das Águas de Meribá é um dos momentos mais marcantes da 
trajetória de Moisés e do povo de Israel no deserto. Ele aparece em Números 20:1-13 
e tem paralelos também em Êxodo 17:1-7 (ainda que se trate de ocasiões diferentes). 
O povo de Israel chega a Cades, no deserto de Zim, e não havia água. Os israelitas 
começam a murmurar contra Moisés e Arão, reclamando de terem saído do Egito para 
morrer no deserto. Moisés e Arão se prostram diante de Deus, e o Senhor ordena: 
“Fala à rocha diante dos olhos deles, e ela dará a sua água” (Nm 20:8). Moisés, porém, 
tomado de irritação, bate duas vezes na rocha com o cajado, em vez de falar a ela. A água 
jorra em abundância, mas Deus repreende Moisés e Arão: “Visto que não confi astes em 
mim para me santifi cardes diante dos fi lhos de Israel, por isso não conduzireis esta 
congregação à terra que lhes dei” (Nm 20:12).

Depois desse episódio, era de se esperar que Moisés intercedesse por sua própria 
vida diante de Deus. Entretanto, não é isso o que acontece: “Após determinação de 
YHWH de que Moisés e Arão devem morrer no deserto, poderíamos esperar um 
discurso eloquente de súplica do grande mediador de Israel. Em vez disso, Moisés 
prossegue na atividade de levar seu povo à terra que seus pés não tocarão” (Ackerman, 
1997, p. 99). Ao não fazer o que qualquer um de nós faria, Moisés demonstra estar 
mais preocupado com o cumprimento de sua missão do que consigo mesmo. Além 
disso, na compreensão de Brabo — a respeito do monomito — a morte é fundamental 
na narrativa dos heróis:

[...] na narrativa do herói o momento da vitória é o preciso momento 
da sua morte: o momento da auto-descoberta (o inimigo sou eu), da 
morte do ego e da passagem para a maturidade com o elixir da vida 
eterna. O herói que recusa-se a morrer recusa-se a crescer; recusa-
se a ressuscitar e, por ser incapaz de conhecer e ajudar a si mesmo, é 
incapaz de conhecer e ajudar os outros (Brabo, 2009, p. 243).

 Ao deixar de rogar em favor de sua própria vida, Moisés demonstra ter alcançado 
a maturidade característica dos heróis. Como observa Brabo, “o herói que se recusa a 
morrer, recusa-se a crescer”. A referência não é apenas à morte física, mas também — e 
principalmente — à morte do ego, a fi m de que a maturidade possa afl orar e ressuscitar. 
Essa é uma forma simbólica de nos espelharmos no arquétipo do herói em busca do 
nosso próprio amadurecimento espiritual.

Erich Auerbach, ao analisar literariamente os textos sagrados do Antigo 
Testamento, apresenta aquilo que ele denomina amplitude de oscilação do pêndulo 
do destino: “eles [os personagens] são portadores da vontade divina, e mesmo assim 
são falíveis, sujeitos a desgraça e humilhação – e em meio à desgraça e à humilhação 
manifesta-se, através das suas ações e palavras, a sublimidade de Deus” (Auerbach, 
2009, p. 15). Moisés, embora portador da vontade divina, demonstra falibilidade e está 
sujeito à desgraça e à humilhação. A humilhação só não é maior porque Javé opta por 



10

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

tirar-lhe a vida. Não fosse isso, o castigo de Moisés teria sido ainda mais vexatório e 
humilhante. A morte, ao que parece, concede-lhe certa dignidade.

 De acordo com Jorge Herinque Barro, 

Moisés foi um líder que experimentou sucesso e fracasso, vitória 
e desapontamento, crises e realizações. Antes de tudo, era um ser 
humano, com paixões, ansiedades, iras, descontroles, angústias, 
sofrimentos, medos. Nada diferente de nós! Por isso mesmo, não nos 
cabe aproximar-mo-nos de Moisés com o dedo em riste, apontando 
suas falhas. Portanto, este capítulo não o objetivo de incriminar Moisés, 
mas, sim, aprender com ele (Barro, 2022, p. 131).

 Os heróis, de um modo geral, possuem fraquezas. Até mesmo os heróis das telas 
do cinema têm pontos fracos. Nenhum deles é invencível. Superman é enfraquecido 
pela Kryptonita. Thor perde a força quando fi ca longe de seu martelo. A Mulher-
Maravilha se fragiliza quando é amarrada por alguém do sexo masculino. Aquaman 
não pode fi car muito tempo fora da água para não perder seus superpoderes. Sansão, 
outro herói das páginas bíblicas, possuía, a nosso ver, três calcanhares de Aquiles: o 
cabelo, as mulheres e sua fragilidade interior.

Moisés, enquanto herói bíblico, não é diferente. Ele apresenta fraquezas que, 
como diz Barro, o levaram a experimentar difi culdades e fracassos ao longo de sua 
jornada. Tendemos a enxergar os heróis como seres desprovidos de fraquezas, como 
seres que estão acima do bem e do mal. No entanto, “não há como negar que Moisés é 
visto como ‘herói’ e que pouco se fala dos motivos que o levaram ao fracasso” (Barro, 
2022, p. 140). Se pensarmos nos heróis como um arquétipo, isto é, como uma espécie 
de imagem primordial, “[...] presente no inconsciente coletivo, que se projeta para nós, 
no ego, através de mitos, sonhos e heróis” (Nasser, 2006, p. 44–45). Deste modo, ao 
nos depararmos com os fracassos e as fraquezas de alguém do porte de Moisés, somos 
levados a encarar de frente as nossas próprias fraquezas e os nossos próprios fracassos.

Ackerman faz duas considerações relevantes sobre o episódio de Meribá, que, 
na concepção desse estudioso, explicam o porquê Moisés deve morrer no deserto. A 
primeira diz respeito à incapacidade de crer plenamente no poder de Deus.

No Êxodo, o contexto era Horebe-Sinai: em resposta ao murmúrio 
do povo contra Moisés, YHWH ordenou-lhe ferir a rocha em Horebe 
com sua vara para que a sede do povo pudesse ser saciada. Na segunda 
história, em Meribá, Moisés deve tomar novamente sua vara, mas desta 
vez produzirá água por meio da fala. Não é esse o teste: Moisés acredita 
sufi cientemente na palavra de YHWH (ver 11:23), e a ponto de supor 
que as suas palavras se aproximem do poder daquela? Ironicamente, 
o único mediador da palavra de YHWH não confi a plenamente na 
palavra que incorpora (ver 27:14). Ele retorna ao seu método de 
produzir milagres com a vara, como tinha feito antes que as palavras 
divinas fossem pronunciadas no Sinai. Parte do “pecado” de Moisés, 



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 11

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

portanto, é a incapacidade de crer plenamente no poder de Deus de 
cumprir promessas (Ackerman, 1997, p. 97). 

 A “falha” de Moisés não se trata apenas de um gesto errado, mas de uma crise 
de confi ança. No Horebe, o milagre dependia do golpe na rocha; em Meribá, Deus 
eleva o nível do chamado: a água deveria jorrar pela palavra, sinal de confi ança plena 
na efi cácia da promessa divina. Porém, Moisés recua. Ele volta ao método antigo, à 
segurança do gesto com a vara, como se precisasse de algo palpável para garantir o 
resultado. Ao duvidar, Moisés torna-se refl exo da mesma incredulidade do povo que 
tantas vezes criticou.

 A segunda proposição de Ackerman a respeito do erro de Moisés em Meribá é a 
vontade em repartir com outros a responsabilidade de mediação da aliança a ele confi ada:

O outro elemento do pecado de Moisés é o desejo de não ser o único 
articulador da palavra de YHWH; mas esse é seu destino. Ele não se 
afi rmou; ao contrário, desejou partilhar a carga da autoridade. Isto é, 
ele é “humilde” (12:3), o que em seu caso não é virtude. Para Moisés, 
dava no mesmo se renunciasse, e YHWH teve de insistir continuamente 
no papel único de Moisés como mediador humano-divino. Finalmente, 
Moisés torna-se mais categórico: “Faremos nós jorrar água para vós 
deste rochedo?” (20:10). YHWH falou a Moisés e a Arão: “Dize a este 
rochedo que dê as suas águas” (20:8). Não será este mais um teste? 
Moisés atribuirá a si mesmo resultados claramente derivados do poder 
divino? Ele jamais fi zera isto no passado (ver Êxodo 14:13-18). Moisés 
fi nalmente renuncia à humildade e, tardiamente, afi rma-se; mas 
YHWH interpreta a ação como incapacidade em atribuir os resultados 
ao poder divino em lugar do humano (Ackerman, 1997, p. 97-98).

 Esse trecho revela a tensão espiritual e existencial de Moisés diante de sua 
vocação. Ele é chamado por YHWH para uma missão singular, mas, ao longo de sua 
trajetória, luta contra a responsabilidade de ser o único mediador entre Deus e o 
povo. Sua humildade, que em outros contextos seria virtude, aqui se torna ambígua: 
ela esconde um desejo de escapar do peso da autoridade. No entanto, no episódio de 
Meribá, Moisés, cansado e pressionado, deixa de ser apenas servo da Palavra e passa 
a colocar-se no centro da ação: “Faremos nós jorrar água (…)?” Moisés, exemplo de fé 
e obediência em tantos momentos, mostra que até o mais fi el dos servos pode falhar 
quando tenta conciliar a missão de Deus com os limites do próprio ego.

 Para Nasser, “um ponto a ser comentado é a morte do herói, pois, por tratar-
se do último ato de sua biografi a, é o que dá sentido à vida. Assim, o herói não morre 
como os seres humanos normais; ele se dissolve” (Nasser, 2006, p. 62–63). A morte de 
Moisés é registrada nos capítulos 32 e 34 de Deuteronômio. Segundo o relato bíblico, 
Moisés subiu às campinas do Moabe, de onde avistou, ao longe, a terra prometida por 
Javé, a divindade hebraica. Eis o registro bíblico: 



12

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

Disse-lhe o Senhor: Esta é a terra que, sob juramento, prometi a 
Abraão, a Isaque e a Jacó, dizendo: à tua descendência a darei; eu te 
faço vê-la com os próprios olhos; porém não irás para lá. Assim, morreu 
ali Moisés, servo do Senhor, na terra de Moabe, segundo a palavra do 
Senhor. Este o sepultou num vale, na terra de Moabe, defronte de Bete-
Peor; e ninguém sabe, até hoje, o lugar da sua sepultura (Dt 34:4-6).  

 Segundo o relato do narrador deuteronomista, Moisés morreu ali e “ninguém 
sabe, até hoje, o lugar da sua sepultura”. Sobre a morte do herói, Joseph Campbell 
afi rma o seguinte: “O último ato da biografi a do herói é a morte ou partida. Aqui é 
resumido todo o sentido da vida. Desnecessário dizer, o herói não seria herói se a morte 
lhe suscitasse algum terror; a primeira condição do heroísmo é a reconciliação com o 
túmulo” (Campbell, 1997, p. 180).

 A morte de Moisés é digna de um herói. Apesar de os aspectos físicos de seu 
corpo terem se mantido sóbrios até o fi m, ainda assim morreu diante daquilo que 
mais almejara: a terra prometida. Uma morte mística, visto que ele ainda gozava de 
pleno vigor: “Tinha Moisés a idade de cento e vinte anos quando morreu; não se lhe 
escureceram os olhos, nem se lhe abateu o vigor” (Dt 34.7). Tal qual o herói brasileiro 
Ulisses Guimarães2 (1916-1992), que desapareceu em um acidente de helicóptero, o 
túmulo de Moisés também foi desconhecido até mesmo de seus contemporâneos. O 
que o texto propõe é que a própria divindade o sepultou. Moisés, seguindo o percurso 
dos heróis, simplesmente se dissolve. Sua morte é, no mínimo, enigmática, digna de 
um verdadeiro herói.

Conclusão

A jornada de Moisés, lida sob a ótica da teoria do herói de Campbell, revela-se 
como uma narrativa profundamente formativa e transformadora. Cada etapa — partida, 
iniciação, retorno e morte — espelha processos existenciais e espirituais que todos 
enfrentamos ao longo da vida. Moisés inicia como alguém hesitante e inseguro, que 
recusa o chamado; depois, pela ação de Deus, amadurece, assume responsabilidades, 
enfrenta provações, intercede em favor de seu povo e, por fi m, aprende a reconciliar-se 
até mesmo com seus próprios limites. Sua trajetória, marcada por vitórias e fracassos, 
mostra que o verdadeiro heroísmo não está na ausência de falhas, mas na capacidade 
de perseverar no chamado, crescer interiormente e amadurecer espiritualmente.

Paulo Brabo, a quem já recorremos anteriormente neste artigo, afi rma que “a 
jornada do herói refl ete, naturalmente, a viagem interior do indivíduo rumo – se tudo 
der certo – à maturidade espiritual” (Brabo, 2009, p. 243). Essa afi rmação é bem 

2 Ulysses Guimarães (1916-1992) foi um importante advogado e político brasileiro, presidente da Câmara dos Deputados e 
líder de campanhas pela redemocratização do país, como as “Diretas Já”. Inicialmente, apoiou o golpe de 1964, mas logo se 
tornou um dos principais opositores do regime militar, fi liando-se ao MDB e depois ao PMDB, lutando pela anistia e pela volta 
da democracia. Morreu em um acidente de helicóptero em 1992 e seu corpo nunca foi encontrado. 



Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026 13

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

evidente no caso de Moisés: o pastor tímido de Midiã torna-se o mediador da aliança, o 
homem que fala face a face com Deus, mas que, ao mesmo tempo, permanece humano, 
sujeito à ira, à dúvida e ao erro. Em sua humanidade, Moisés nos espelha, permitindo-
nos perceber que a maturidade espiritual não é um estado ideal de perfeição, mas 
um processo contínuo de transformação, no qual aprendemos a lidar com nossas 
fragilidades.

Sua morte, no monte Nebo, encerra simbolicamente esse percurso: mesmo sem 
entrar na terra prometida, ele alcança o ápice de sua missão, pois o essencial não era 
a posse do território, mas a condução de seu povo à maturidade da fé. Essa renúncia, 
esse morrer em favor do outro, é a marca defi nitiva do herói espiritual. O herói que 
aceita morrer — seja no sentido físico, seja no simbólico da morte do ego — é aquele 
que, de fato, renasce para uma nova dimensão do ser.

Assim, a jornada de Moisés não é apenas a história de um personagem bíblico 
distante, mas um arquétipo que continua a nos interpelar. Cada ser humano é chamado 
a viver sua própria partida, iniciação, retorno e morte simbólica. Desta feita, o que se 
pode apreender da trajetória de Moisés enquanto herói é que a sua jornada representa 
– em parte – a nossa jornada. E, tal qual o nosso herói, à medida que com ele nos 
identifi camos e o introjetamos em nosso mundo interior, acabamos por nos tornar 
seres autônomos e, consequentemente, mais dispostos a enfrentar os perigos que se 
apresentam diante de nós, com mais maturidade e menos amedrontamento.

Portanto, a maturidade espiritual que Moisés simboliza é também o horizonte 
da vida humana. Seu exemplo nos ensina que crescer espiritualmente é aceitar o 
chamado, atravessar o deserto das provações, retornar para servir ao próximo e, 
fi nalmente, reconciliar-se com a própria fi nitude. A jornada do herói, nesse sentido, 
é também a jornada do ser humano: um caminho de transformação interior, que nos 
conduz da insegurança inicial à entrega confi ante, do ego à alteridade, da imaturidade 
à maturidade espiritual.

Referência 

ACKERMAN, James S. Números. In: ALTER, Robert; KERMODE, Frank (org.). Guia 
literário da Bíblia. São Paulo: UNESP, 1997.

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. 5. 
ed. São Paulo: Perspectiva, 2009.

BARRO, Jorge Henrique. Pastoral a caminho: teologia e práxis pastoral a partir do 
chamado e minsitério de Moisés. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2022.

BÍBLIA SAGRADA. Edição Revista e Atualizada. Tradução de João Ferreira de Almeida. 
São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil, 1993.



14

A TRAJETÓRIA DE MOISÉS COMO HERÓI: 
uma leitura à luz do monomito de Joseph Campbell

André Jorge Catalan Casagrande

Revista Teologia Contextual - Londrina, v. 2, e026002, 2026                                                                                      ISSN

BRABO, Paulo. A Bacia das almas. São Paulo: Mundo Cristão, 2009. 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. 10. ed. São Paulo: Cultrix/Pensamento, 
1997.

FOKKELMAN, Jan P. Êxodo. In: ALTER, Robert; KERMODE, Frank (org.). Guia 
literário da Bíblia. São Paulo: UNESP, 1997.

NASSER, Maria Celina Cabrera. O uso dos símbolos: sugestões para sala de aula. São 
Paulo: Paulinas, 2006.


